L’ETICA DEI GRECI NEL MONDO SIRIACO

Henri Hugonnard-Roche

Ecole Pratique des Hautes Ftudes, Paris

Je remercie les organisateurs de cette settimana de m’avoir invité a y participer. Leur invitation est
d’autant plus bienveillante que 'on me permet une fois de plus de ne pas traiter véritablement le sujet qui fait
l'objet de cette session, simplement parce que I'Ethigue 4 Nicomague n’existe pas en syriaque i I'époque dont
je vais parler. Cette époque est celle du développement, aux VI et VII® siecles, dans les pays de Syrie et de
Haute-Mésopotamie, d’une culture en langue syriaque (dialecte de 'araméen originaire d’Edesse, dont les
premiers témoignages remontent au II° siecle de notre ¢re), issue pour une tres large part de sources grecques

contemporaines de la formation de cette culture.

A défaut de parler de I Ethique 4 Nicomaque, je présenterai les textes d’éthique grecs que 'on rencontre
dans les manuscrits syriaques et qui remontent a I'époque ci-dessus précisée. Puis je considérerai quelques
remarques des commentateurs d’Aristote relatives 4 ordre de lecture des traités, et je proposerai une
hypothese relative a la présence des traités d’éthique grecque dans les compilations syriaques manuscrites. Et
je chercherai une confirmation de mon hypothése dans des ouvrages doxographiques grecs. Il devrait
apparaitre a la fin de mon propos combien les compilations syriaques sont profondément liées a la tradition

grecque.

Absence de traduction de UEthique 4 Nicomaque

On n’a pas connaissance de Iexistence d’une traduction syriaque de I'Ethique 4 Nicomague (EN) avant
le IX¢ siecle, époque d’efflorescence de la culture arabe sous la dynastie abbasside, et il n’est pas fait mention
dans les sources syriaques antérieures a cette date d’une quelconque traduction. La premi¢re mention se
trouve dans I'ceuvre du bibliographe arabe Ibn al-Nadim (mort en 995), qui indique que le philosophe Yahya
ibn ‘Adi possédait certains livres de 'Ethique a Nicomagque, en syriaque, de la main d’Ishaq ibn Hunayn, avec
le commentaire de Thémistius. Ishaq ibn Hunayn (mort en 910) est connu comme un traducteur fameux qui
a traduit de nombreux textes grecs en syriaque et en arabe. Il est possible que Ishaq ait traduit 'EN, ainsi
qu'un commentaire de Thémistius qui ne nous est pas connu par ailleurs. Une seule citation de TEN est
connue, semble-t-il, en syriaque, qui se trouve dans un ouvrage tardif, la Créme de la science, une encyclopédie
philosophique de Grégoire Bar Hebracus (1225-1286).D’aprés le méme bibliographe Ibn al- Nadim, Ishaq
ibn Hunayn traduisit en arabe un commentaire (perdu en grec) de Porphyre sur I'EN, qui est cité par al-

Farabi dans le Kitib al-Gam".

'Cf. Al-Farabi, Larmonia delle opinioni dei due sapienti, il divino Platone e Aristotele, Introduzione, testo arabo,
traduzione e commento di C. Martini Bonadeo, Pisa, Edizioni Plus Pisa University Press, Pisa, 2008 (Greco, Arabo,
Latino, Le vie del sapere, 3), p. 170.

© 2012 Centro Interuniversitario “Incontro di Culture”



SETTIMANA DI FORMAZIONE 2012 - Hugonnard-Roche, L’Etica dei Greci nel mondo siriaco

Quant aux autres écrits éthiques d’Aristote, des passages des Magna Moralia subsistent dans un
remaniement du traité pseudo-aristotélicien De virtutibus et vitiis, mais ce remaniement, dont une version
syriaque est conservée, n'a probablement pas été traduit en cette langue avant le IX¢ siecle’. On peut
mentionner encore la Summa Alexandrinorum’®: on n’a pas trouvé trace du texte grec de cet écrit, qui n’est
connu que grice a la traduction arabe, et aux traductions latine et hébraique, qui en dépendent. On a supposé
qu’il s’agissait d’'un résumé de '’EN arabe dans la traduction de Ishaq ibn Hunayn. Il semble plus probable
qu'au VI¢siecle, dans I'école d’Alexandrie, on ait préparé un compendium de ’EN, fondé sur une recension en
11 livres du traité d’Aristote. Ce compendium aurait été traduit en syriaque, et cette traduction syriaque dont
il ne reste qu’une citation dans 'ceuvre de Bar Hebraeus s’est probablement trouvée traduite en arabe par le
philosophe et traducteur Aba ‘Ali ‘Isa Ibn Zur‘a (943-1008). Ne restent de cette traduction arabe que

quelques fragments.

Apres avoir justifié, en quelque maniére, 'absence de 'EN dans ma présentation, je dois toutefois
préciser que toute connaissance de 'EN, ou du moins de son existence, n’était pas nécessairement absente de
la culture syriaque. Un auteur nommé Sergius de Re§‘aina (m. en 536), qui composa un commentaire sur les
Catégories d’Aristote, expose dans son introduction la division des parties de la philosophie, telle qu’elle était
enseignée dans I'école ’ Ammonius, a Alexandrie. Ainsi la philosophie se divise en une partie théorique et une

partie pratique. Cette derniére se divise, a son tour, en trois parties. Scrgius éeritt:

Ils la divisent de la méme maniere en trois autres parties, c’est-a-dire en gouvernement général de tout un
peuple, en gouvernement de la maison d’un homme, et en gouvernement de sa personne seule. Ils disent, en
effet, que tout homme qui fait quelque chose de bien, le fait ou bien dans tout son peuple et sa cité, ou bien
dans sa maison, ou bien en lui-méme. Lors donc qu’il fait le bien dans tout le peuple, il se nomme gouverneur
o , . . . . , L, .
général. Lorsque c’est dans sa maison, il est dit [gouverneur] domestique. Et lorsque c’est en lui-méme, il est

appelé pieux et moral.

2 Deux versions arabes de ce remaniement sont connues, qui sont attribuées respectivement a Théodore Abu Quirra,
évéque de Harran (mort vers 825/830), et & Abu al-Farag ibn al-Tayyib (mort en 1043), qui auraient utilisé des sources
(syriaques, au moins, pour le second) différentes : voir la notice de M. Cacouros, « Le traité pseudo-aristotélicien De
virtutibus et vitiis, avec quelques considérations sur la diffusion des listes de vertus dans les mondes grec antique,
byzantin, post-byzantin et arabe », dans R. Goulet (éd.), Dictionnaire des Philosophes Antiques (désormais DPhA),
Supplément, Paris, CNRS Edition, 2003, p. 506-546 (aux pp. 537-540). Une version syriaque du De virtutibus et vitiis a
été découverte, A une date récente, par S. Brock, dans le manuscrit Sinaiticus, syr. 14 : voir M. Zonta, « Structure and

>«

Sources of Bar-Hebraeus’ “Practical Philosophy” in The Cream of Science », dans R. Lavenant (éd.), Symposium Syriacum
VII, Rome, Pontificium institutum orientalium studiorum, 1998 (Orientalia Christiana Analecta, 256), p-279-292 (Ala
p-292).

3 Sur ce traité, voir la notice de M. Zonta, « Les Ethiques. Tradition syriaque et arabe », dans DPhA, Supplément, Paris,
2003, p. 191-198 (aux pp. 197-198).

“On peut lire le texte complet de la division des parties de la philosophie dans H. Hugonnard-Roche, La logique
d’Aristote du grec au syriaque, Etudes sur la transmission des textes de 'Organon et leur interprétation philosophique, Paris,

Vrin, 2004 (Textes et Traditions, 9), p. 191-194.



SETTIMANA DI FORMAZIONE 2012 - Hugonnard-Roche, L’Etica dei Greci nel mondo siriaco

Ils disent, d’autre part, que celui qui s'occupe de philosophie pratique est parfois un législateur et
parfois un juge, parce qu’en vue de bienfaits généraux il établit les lois qui sont utiles & la bonne éducation et &
I'instruction et 4 la bonne administration de ceux qui sont sous son autorité, et il prononce des jugements &
encontre de ceux qui transgressent les [lois], et il honore et loue ceux qui les observent. Dans sa maison aussi
le gouverneur domestique pose des lois, qui sont comme les [précédentes], et il condamne ceux qui les
transgressent, et il chérit ceux qui y obéissent. Et pour lui-méme encore il pose des lois et des ordonnances,

comme les [autres], celui qui veut amender ses meeurs et purifier la partie animale de son 4me.

De nos sources, nous pouvons inférer que Sergius étudia aux environs de I'an 500 de notre ere a
Alexandrie, certainement dans I'école d’Ammonius. Et ce texte montre qu’il était fort bien informé de la
tradition néoplatonicienne alexandrine des commentaires sur les ceuvres d’Aristote. L’étroite ressemblance,
en effet, entre le texte cité et le commentaire d’ Ammonius sur I'Zsagoge de Porphyre (dans la version anonyme
conservée aussi bien que dans la recension de Philopon), ot la question de la division de la philosophie est
traitée, suggére méme que Sergius était en possession de notes de cours, prises par lui-méme ou par un autre
auditeur, lors d’'un enseignement du maitre alexandrin. Il y a donc tout lieu de penser que Sergius savait quels
traités d’Aristote correspondaient, selon I'école néoplatonicienne, aux différentes parties de la philosophie

pratique, et qu’il connaissait donc I'existence de 'EN.

Les corpus éthiques dans les manuscrits syriaques

Les documents conservés qui nous font connaitre, plutdt mal que bien 2 vrai dire, le curriculum des
¢tudes dans les écoles syriaques ne mentionnent jamais I'EN, et ne font dailleurs guére état d’'un
enseignement supérieur proprement éthique. Quant aux manuscrits, ils nous font connaitre des corpus de

textes éthiques tout différents de ceux de la tradition philosophique savante.
Jen donnerai trois exemples’.

Le manuscrit Sinai syriaque 16 (conservé au monastére de Sainte-Catherine du Sinai), qui date du
VIII siecle ou du début IX siecle, contient — & coté de textes patristiques divers et d’homélies de Jean
Chrysostome — un ensemble assez cohérent de traités qui, d’'une manicre ou de l'autre, abordent des questions

de philosophie morale et de préparation a la philosophie®. Ce sont:

> Dans les descriptions 4 suivre des trois manuscrits, nous reprenons des éléments utilisés dans notre article « Platon
syriaque », dans M.A. Amir Moezzi, ].D. Dubois, C. Jullien et F. Jullien (éd.), Pensée grecque et sagesse dorient,
Hommage & Michel Tardieu, Turnhout, Brepols, 2009 (Bibliothéque de I'Ecole des Hautes Etudes, Sciences religieuses,
142), p. 307-322.

¢ La description la plus compléte du contenu de ce manuscrit a été donnée par S. Brock, en appendice de son article
« The Genealogy of the Virgin Mary in Sinai syr. 16 », Scrinium. Revue de patrologie, d'hagiographie critique er d’histoire
ecclésiastigune 2 (2006), p. 58-71 (aux pp. 69-71). Nous nous bornons ici a signaler les textes qui intéressent notre propos.



SETTIMANA DI FORMAZIONE 2012 - Hugonnard-Roche, L’Etica dei Greci nel mondo siriaco

- le traité de Plutarque, [é¢ &v tig Ort’éyBpav agérotto, Comment tirer profit de ses ennemis, selon
lequel « ’homme de gouvernement doit savoir supporter et utiliser les injures pour apprendre a se maitriser
et & exercer sa grandeur d’Ame, 'ennemi lui offrant par I un moyen de s’améliorer »’.

- le traité d'un Pseudo-Plutarque, Iept doxvocnc, sur le mode de vie philosophique, qui fait un éloge de
I'exercice comme source de perfection pour le corps et 'ame®. Ce traité se compose d’une suite d’anecdotes et
de brefs récits qui mentionnent des personnages de 'antiquité et montrent I'utilité de 'exercice. On y trouve
des personnages, tels que Cléopatre, Socrate, Démosthéne, Protagoras, ou encore un certain Zopyros’ (ainsi se
translittere le nom syriaque), censé étre capable de lire sur le visage les meeurs de 'dme et qui, rencontrant
Socrate, le qualifie de débauché ; a quoi tout le monde rit, cependant que Socrate approuve, en disant : « Par

. . , . , . , . N
nature je suis enclin & la débauche, mais par 'exercice je suis tel que 'on me connait ». Platon, quant a lui, est
le protagoniste d’un autre petit récit, qui peut se résumer comme suit. Etant convaincu que homme, par
paresse, se laisse dominer par le sommeil, Platon s’est résolu a ne pas dormir. Il habite donc pres d’une forge
dont le bruit du marteau le maintient éveillé. Mais étant tombé malade, il a constaté que le sommeil était utile
al'entendement. Dans cette anecdote, le nom de Platon est donc associé a I'idée que le sommeil est superflu et

b b . b . bl \ . . ]
qu'on peut s’en passer pour travailler et apprendre. Il s’agit d’'un théme traditionnel, que l'on retrouve
plusieurs fois associé au nom de Platon dans ce genre de littérature'. (Lois 808 b-c: « Un homme endormi

ne vaut rien, non plus qu'un homme sans vie ; au contraire, celui de nous qui a le plus grand souci de vivre et

7 Edition de ce traité, 3 partir de ce méme manuscrit, par E. Nestle, « A Tract of Plutarch on the advantage to be derive
from one’s enemies. The Syriac version edited from a Ms. on Mount Sinai with a translation and critical notes », Studia
Sinaitica 4 (1904); traduction allemande par V. Ryssel, « Zwei neu aufgefundene Schriften der gracco-syrischen
Literatur », Rbeinisches Museum fiir Philologie 51 (1896), p. 1-20 (aux pp. 9-20, sous le titre: « Abhandlung des
Plutarch: dariiber, dass jemand von seinem Feinde Nutzen hat »). Cf. I'édition et la traduction francaise du traité par R.
Klaerr, dans Plutarque, (Euvres morales, 1, 2¢ partie, Paris, 1989 (CUF), p. 189-211.

8 Selon Brock, op. cit., p. 69, ce texte est le méme que le texte édité (d’apres le ms BL Add. 17209) par Paul de Lagarde,
Analecta Syriaca, Leipzig, Teubner, 1858 (réimpr. Osnabriick, 1967), p. 177-186. Le début du texte, manquant dans le
ms de Londres, a été édité d’apres le ms Sinai syr. 16 par W. Rohlfs, « Pseudo-Plutarch, Peri Askescos », dans Pau/ de
Lagarde und die syrische Kirchengeschichte, Gottingen, Selbstverlag, 1968, p. 176-184. Traduction allemande du texte
syriaque (édité par P. de Lagarde) par J. Gildemeister et F. Biicheler, « Pseudo-Plutarchos mept doxvjoews », Rbeinisches
Museum fiir Philologie 27 (1872), p. 520-538.

?Ce personnage est mentionné dans un recueil des scholies anonymes au livre III de I’Etbique 4 Nicomagque, cf. Mercken,
« The Greek commentators on Aristotle’s Ethics », dans R. Sorabji (¢éd.), Aristotle transformed, The Ancient
Commentators and Their Influence, London, Duckworth, 1990, p. 424.

' Diogeéne Laérce, Vies et doctrines des philosophes illustres, rapporte parmi les «Gestes et mots mémorables » de Platon
(1IL, 39) les traits suivants: « Beaucoup dormir lui déplaisait aussi. En tout cas, dans les Lois, il déclare: “Un homme
endormi ne vaut rien” ». Dans I'annotation de sa traduction frangaise, publiée dans Diogene Laérce, Vies e doctrines des
philosophes illustres, sous la direction de M.-O. Goulet-Cazé, Paris, Le livre de poche, 1999, p. 419 n. 4, L. Brisson
indique que le passage visé est Lois VII, 807¢ — 808 c. Il note aussi un parall¢le avec Plotin, dont Porphyre raconte qu’il
ne s’accordait que peu de sommeil (Vie de Plotin, 8, 21-22) et il fait remonter cette symbolique du sommeil et de la veille
a Héraclite (DK 22 B 75 et 89), ajoutant le commentaire suivant: « Imitant en cela les dieux qui restent toujours éveillés
et se distinguent ainsi des mortels qui passent une grande partie de leur vie & dormir, celui dont la vie est orientée vers
Iintellect organise tout en vue de rester ¢éveillé le plus longtemps possible ». Rappelons aussi, sur le méme théme,
I'anecdote rapportée par Diogene Laérce (V, 16) selon laquelle, lorsque Aristote s’endormait, « on lui mettait une boule
de bronze dans la main, au-dessus d’un bassin, afin que, quand la boule tombait de sa main dans le bassin, il fiit éveillé par
le bruit » (traduction de M. Narcy, dans les Vies et doctrines des philosaphes illustres, éd. cit., p. 571).



SETTIMANA DI FORMAZIONE 2012 - Hugonnard-Roche, L’Etica dei Greci nel mondo siriaco

de penser, celui-la reste éveillé le plus longtemps possible, réserve faite seulement de ce qu’exige la santé, et
cest peu, sil'on a su s’habituer ».

- des "discours de Pythagore""’, parfois mis en d'autres recueils sous le nom de Sextus.

- le traité de Plutarque, Ilept dopynotiag, Sur labsence de colére, selon lequel, pour lutter contre la
colere, il faut avoir fait au préalable provision de philosophie'®.

- le traité de Lucien, Ilept tob ) fadlag miotedewy Staforn, Quil ne faut pas croire a la légére a la
calomnie, qui invite a ne pas prendre a la légere la calomnie: d'apres ce zopos de la philosophie hellénistique qui
remonte a Socrate, la calomnie n’a d’existence qu’en fonction de I'ignorance et elle est incompatible avec la
vérité. Le traité se présente comme une suite d’exemples et d’anecdotes & propos d’une ekphrasis, celle d’'un
tableau fameux du peintre Apelle, qui représentait la calomnie®.

- un discours d’un philosophe sur I'ame, discours anonyme qui est en réalité un extrait de Némésius
d’Emeése',

- un ensemble de sentences attribuées a la philosophe pythagoricienne Théano (selon Jamblique,
femme de Pythagore, considérée comme une femme remarquable tant par sa sagesse que par sa personnalité),
qui se rapportent a la conduite vertueuse, sans que soit mentionné toutefois un theme central de la tradition
pythagorico-platonicienne, celui de I'assimilation a dieu® (certaines de ces sentences sont mises sous le nom
de Platon dans un autre manuscrit).

- deux petits textes attribués nommément a Platon :

¢ mais alors que la version conservée en

Le premier rassemble les fameuses Définitions platoniciennes'
grec compte environ 200 sentences, la version syriaque ne contient ici que 22 sentences. Le texte en est le plus

souvent tres proche du grec, mais quelques définitions toutefois n'ont pas d'équivalent dans la source grecque

' Cf. I'¢dition de P. de Lagarde, op. cit., p. 195-201, d’aprés le ms de Londres Add. 14658.
12 Cf. I'¢dition de Paul de Lagarde, op. cit., p. 186-195, d’apres le ms de Londres 4dd. 17209. Pour le grec, cf. I'édition

avec la traduction frangaise par Jean Dumortier, avec la collaboration de Jean Defradas, dans Plutarque, (Euvres morales,
VII, 1 partie, Paris, Les Belles Lettres, 1975 (CUF), p- 49-85.

13 Cf. I’édition d’E. Sachau, Inedita Syriaca, Halle, Weisenhaus, 1870 (réimpr. Hildesheim, Olms, 1968), p. 1-16, d’apres
le ms de Londres Add. 17209. Edition du texte grec avec traduction francaise par J. Bompaire, dans Lucien de Samosate,
Euvres, t. 11, Paris, Les Belles Lettres, 1998 (CUF), p. 135-168. Rappelons que ce traité de Lucien était célebre des
I’ Antiquité pour la description d’un tableau perdu de Apelle qui représentait la Calomnie. Cette description attira, 4 la
Renaissance, un bon nombre de peintres, a commencer par Botticelli, Mantegna ou Raphael.

14 Ce texte, parfois attribué A Aristote, est une adaptation des chapitres 2 et 3 sur la nature de 'Ame et son union avec le
corps, extraits du traité De natura hominis de Némésius, qui ont circulé séparément, sous le nom de Grégoire de Nysse, et
ont été repris par un Pseudo-Grégoire le Thaumaturge: sur la circulation de cette partie de 'ceuvre de Némésius, voir M.
Zonta, « Nemesiana Syriaca: New Fragments from the Missing Syriac Version of the De natura hominis », Journal of

Semitic Studies 36 (1991), p. 223-258 (aux pp. 223-227).

15 Cf. I'édition d’E. Sachau, op. cit., p. 70-75, d’apres le ms de Londres Add. 14658; voir I'étude et la traduction allemande
d’U. Possekel, « Der “Rat der Theano”. Fine pythagoreische Spruchsammlung in syrischer Ubersetzung », Le Muséon
111 (1998), p. 7-36.

16 Selon Brock, op. cit., p. 69, ce texte est le méme que le texte édité (d’apres le ms BL Add. 14658) par E. Sachau, op. ciz.,
p. 66-67. Sur la tradition grecque de ces définitions, qui ont été composées postérieurement au temps de Platon, car elles
portent des traces de la pensée stoicienne, voir I'édition avec traduction francaise de J. Souilhé, dans Platon, (Exvres

completes, t. X111, Paris, 1930 (CUF), p.153-173.



SETTIMANA DI FORMAZIONE 2012 - Hugonnard-Roche, L’Etica dei Greci nel mondo siriaco

telle qu'elle nous est connue. Les thémes de ces sentences syriaques sont principalement: lamitié, la paix, la
santé, le corps, le souci de I'intellect.

Le second texte mis sous le nom de Platon porte le titre de « Instruction de Platon a son disciple » et
se présente sous la forme d’un bref dialogue entre Platon et ce disciple'. Le maitre exhorte son disciple &
prendre soin de son ime, 4 la guider vers la recherche du bien et du vrai. Il y est aussi question des plaintes que
le disciple adresse 4 son maitre, en lui reprochant de 'empécher de dormir, parce que ce maitre veut qu’il
apprenne méme pendant son sommeil. Platon déclare, en effet, a son disciple que, pour peu qu'il s’exerce assez
souvent, il sera capable d’apprendre méme durant son sommeil. Dans ce bref texte, on retrouve encore une
fois I'idée associée & Platon qu'il convient de ne pas s'abandonner au sommeil au lieu d'étudier.

- des dits des philosophes anonymes'®.

Un second corpus de textes éthiques se trouve dans un autre manuscrit de la collection du monastere

de Sainte-Catherine du Sinai :

Sinai syriaque 14. Il s’agit d’'une anthologie monastique, dans laquelle on trouve, a coté de textes
d’auteurs monastiques divers, grecs ou syriaques (melkites ou syriens de I'est), tout un ensemble de textes
d’origine paienne, appartenant a la « philosophie populaire », parmi lesquels® :

- une collection de définitions philosophiques.

- de brefs récits et des sentences censés étre extraits de Platon (dont le texte est inédit), de caractére
éthique®.

- La vie de Secundus le philosophe silencieux, dont le theme principal est celui de la méditation
silencieuse?, texte qui n’est connu que par sa version syriaque (conservée aussi dans un discours sur la patience

d’Isaac évéque de Ninive, retiré dans le Khuzistan pour mener une vie solitaire). Le philosophe Secundus, que

7 Le méme texte a été édité par E. Sachau, op. ciz., p. 67-69, d’aprés le ms de Londres Add. 14658. Traduction anglaise
(d’apres le ms de Londres, BL. Add. 14618) par B.H. Cowper, Syriac Miscellanies, Londres, Williams and Norgate, 1861,
p. 47.

18 Edition A.S. Lewis, « Catalogue of the Syriac Manuscripts in the Convent of Saint Catherine on Mount Sinai »,
Studia Semitica 1 (1894), p. 18-38 (aux pp. 26-38). Sur les gnomologies syriaques, anonymes ou d’attributions
fantaisistes, on peut lire N. Zeegers-Vander Vorst, « Une gnomologie d’auteurs grecs en traduction syriaque », dans
Symposium  Syriacum 1976, Rome, Pontificium institutum orientalium studiorum, 1978 (Orientalia Christiana
Analecta, 205), p. 163-177.

¥ Voir la description du contenu de ce ms, donnée par S. Brock, « Syriac Translations of Greek Popular Philosophy »,
dans P. Bruns éd., Von Athen nach Bagdad. Zur Rezeption griechischer Philosophie von der Spitantike bis zum Islam,
Bonn, Borengisser, 2003 (“Hereditas”, 22), p.- 9-27 (aux pp- 19-21). Nous ne mentionnons ici qu’une partie des textes
cités par S. Brock.

20 S. Brock, op.cit., p. 20, donne a titre d’exemple la traduction de deux brefs textes de cette collection, traduction que
nous reproduisons ici, pour illustrer le contexte dans lequel le nom de Platon est mentionné: « No one can know himself
except by means of a virtuous way of life. Virtue is the firstfruits of a person’s way of life and it consists in his not
thinking of himself as wise »; « When another philosopher was praised by some evil men he was terrified, exclaiming,
Maybe I have done something really bad myself, seeing that I have pleased these people ».

2 Edition et traduction anglaise de ce texte pas S. Brock, « Stomathalassa, Dandamis and Secundus in a Syriac Monastic
Anthology », dans GJ. Reinink and A.C. Klugkist (¢d.), After Bardaisan. Studies on Continuity and Change in Syriac
Christianity in Honour of Professor Han J.W. Drijvers, Leuven, Peeters, 1999 (Orientalia Lovaniensia Analecta, 89), p.
35-50 (aux pp. 46-47).



SETTIMANA DI FORMAZIONE 2012 - Hugonnard-Roche, L’Etica dei Greci nel mondo siriaco

lon situe a 'époque d’Hadrien, gardait le silence imperturbablement. L’empereur lui avait envoyé alors un
messager pour le menacer de mort s’il ne parlait pas ; mais, comme il continuait a se taire en respectant son
silence, il a eu finalement la vie sauve. On peut imaginer que ce theme ait eu un certain écho dans les
monasteres, ou ce genre de recueils était conservé.

- un extrait du [ept dpet¥c de Thémistius, qui n’existe plus en grec™.

- de brefs textes (inédits) concernant Platon, qui contiennent probablement des anecdotes du type de
celles qu’on a déja rencontrées ci-dessus™.

- une collection de dits d’un certain « Stomatalisa le Philosophe »*.

- un texte intitulé « Aristote le sage », qui contient une division de I'dme, suivie d’extraits du traité
pseudo-aristotélicien Sur les vertus et les vices.

- une collection de dits anonymes portant sur I'Ame.

Troisi¢me corpus : le manuscrit de Londres Add. 14658.

Ce recueil est un peu différent des précédents, en ce qu'il contient un ensemble plus large de textes. On
y trouve d’abord **:

a) Des textes de logique : un commentaire de Sergius de Re$‘aina sur les Catégories; une traduction
anonyme de 'fsagoge de Porphyre et une traduction anonyme des Cazégories d’Aristote ; une version syriaque
du traité de grammaire de Denys le Thrace et un traité sur les syllogismes.

b) Un autre ensemble comprenant une version syriaque du traité d’Alexandre Sur le rout, le traité

pseudo-aristotélicien Ilept x66uov, et un traité anonyme sur 'dme qui n'est autre que le fragment de

2 Cf. I'édition de la version syriaque de ce traité dans E. Sachau, Inedita Syriaca, p. 17-47. Nouvelle édition par R. Mach
avec traduction latine, dans G. Downey et A.F. Norman (¢éd.), Themistii orationes quae supersunt, 111, Leipzig, Teubner,
1974, p. 8-71. Trad. allemande par J. Gildemeister et F. Biicheler, « Themistios Ilept dpet¥ic », Rbeinisches Museum fiir
Philologie 27 (1872), p. 438-462. Le propos de I'ouvrage est d’abord de montrer que I'ime humaine a été créée par Dieu
pour désirer le bien et se réjouir en le cultivant, et d’énumérer ensuite les vertus qui concourent au bien de 'ame.

» D’apres Brock, Syriac Translations, op. cit., p. 21, ces brefs récits ne se retrouvent pas dans les collections réunies par
AS. Riginos, Platonica, The Anecdotes concerning the Life and Writings of Plato, Leiden, EJ. Brill, 1976 (Columbia
Studies in the Classical Tradition, 3), ou par K.-H. Stanzel, Dicta Platonica, Diss. Wiirzburg, 1987.

2% Sur ces textes qui remontent en partic & un milieu hérétique égyptien de lantiquité tardive, voir S. Brock,
Stomathalassa, op. cit., p. 37-40.

 Pour une description compléte, cf. W. Wright, Catalogue of the Syriac Manuscripts in the British Museum acquired
since the Year 1838, t. 3, Londres, British Museum, 1872, n° 987. A propos de I'attribution, non fondée, 4 Sergius de
Re$‘aina de plusicurs des textes de ce ms, nous nous permettons de renvoyer 4 I'étude intitulée « Sergius de Re‘aina,
traducteur du grec en syriaque et commentateur d’Aristote », dans notre livre La logique d’Aristote du grec au syriague, p.
123-142. Sur la composition du corpus philosophique formé par la collection des textes conservés dans ce ms, lire aussi
nos remarques dans notre étude « Ethique et politique au premier 4ge de la tradition syriaque », Mélanges de
PUniversité Saint-Joseph 57 (2004), p. 99-119 (aux pp. 108-111). Nous ne reprendrons pas ici les indications
bibliographiques déja données dans cette derniere étude, ainsi que dans une autre intitulée « Le corpus philosophique
syriaque aux VI-VII siécles », dans C. D’Ancona (éd.), The Libraries of the Neoplatonists, Leiden, EJ. Brill, 2007
(Philosophia Antiqua, 107), p. 279-291.



SETTIMANA DI FORMAZIONE 2012 - Hugonnard-Roche, L’Etica dei Greci nel mondo siriaco

Némésius d'Emese, déja rencontré ci-dessus dans le manuscrit Sinai syriaque 16, ainsi qu'un dialogue
socratique anonyme sur I'Ame, simplement intitulé Sugratus™.

c¢) Un troisitme ensemble de textes divers, dont le point commun (2 quelques exceptions pres) est
qu'ils appartiennent a la philosophie dite populaire. C'est, par exemple, un traité d'un Pseudo-Isocrate, ITpog
Amp.ovexov, qui est un recueil de sentences et de proverbes sur I'éducation et la morale : lauteur enseigne a
son jeune disciple que le plus noble et le plus stir des biens de la vie est la vertu®. Ce sont aussi des sentences
attribuées & Pythagore™ et d’autres 8 Ménandre (Ille s.)”, qui insistent sur la soumission de la vie humaine au
vouloir de Dieu®, une apologie d’un pseudo-Méliton le philosophe® et une lettre d’'un certain Mara bar
Sérapion 4 son fils*, composées toutes deux directement en syriaque. Puis viennent encore, portant toujours
sur les mémes themes d’éducation et de morale, des dits de Platon du méme genre que ceux que l'on a
rencontrés plus haut et les Définitions platoniciennes, ainsi que les sentences de Théano déja mentionnées &
propos d'un précédent recueil.

Il est possible que ce soit Sergius lui-méme, 'auteur du Commentaire aux Catégories d’Aristote qui
figure en téte du recueil, qui ait rassemblé ces textes, pour composer un ensemble contenant tout 4 la fois des
introductions éthiques a la philosophie, et des éléments choisis de philosophie, parmi lesquels notamment les
ouvrages de logique qui formaient l'introduction au cursus des études supérieures. Méme si Sergius n’est pas

lauteur de ce recueil, celui-ci semble bien le produit d'une volonté de réunir différents éléments de

26 Sur ce texte, généralement connu sous le titre d’Erostroploos, d’apres le nom de l'interlocuteur de Socrate, voir notre
notice « Erostrophos », dans DPhA, t. 3, Paris, 2000, p. 236-238.

7 Cf. I'édition du texte grec, avec traduction francaise, par G. Mathieu et F. Brémond, dans Isocrate, Discours, t.1, Paris,
Les Belles Lettres, 1956 (CUF), p. 108-135. Sur ce traité, considéré généralement comme apocryphe, voir la notice de
J.L. Lépez Cruces et P.P. Fuentes Gonzalez, « Isocrate d’Athénes », dans DPhA, t. 3, Paris, 2000, p. 891-938 (4 la p.
904).

8 Les sources de ces 98 sentences, parmi lesquelles 38 se trouvent dans la lettre de Porphyre & Marcella, ont été étudiées
parJ. Gildemeister, « Pythagorasspriiche in syrischer Uberlieferung », Hermes 4 (1870), p. 81-98.

¥ Ces sentences attribuées & Ménandre ne sont pas les Monostiques de Ménandre (Menandri Sententiae), mais des
sentences morales mises sous le nom du poete qui n’ont aucun rapport avec son ceuvre: voir la mise au point de P.
Bettiolo, « Dei casi della vita, della pietd e del buon nome. Intorno ai ‘detti’ siriaci di Menandro », dans M. Serena
Funghi (¢d.), Aspetti di letteratura gnomica nel mondo antico, 1, Firenze, 2003, (Accademia Toscana di scienze ¢ lettere
«La colombaria», studi 218), p. 83-103. Sur les Monostiqgues de Ménandre, recueils de sentences d’'un seul vers tirées de
divers auteurs, et sur leur tradition, voir la notice de Carlo Pernigotti, « Sentences de Ménandre », dans DPhA, t. 4, Paris,
2005, p. 419-432.

30 Cf. P. Bettiolo, « Dei casi della vita », p. 94.

3! Ce discours que I'auteur (qui n’est pas Méliton de Sardes) est supposé avoir prononcé devant le roi Antoninus Caesar,
a été édité, avec traduction anglaise, par W. Cureton, Spicilegium Syriacum, containing remains of Bardesan, Meliton,
Ambrose and Mara bar Serapion, Londres, Francis and John Rivington, 1885, p. 41-51: le theme général en est que le
souverain ne doit pas suivre I'opinion de la foule, mais doit étre un guide pour ceux qui sont sous son autorité.

32 Sur cette exhortation ascétique 4 la vie philosophique, dont la date et la religion de son auteur sont discutées, voir
I'étude de K. McVey, « A fresh look at the Letter of Mara bar Serapion to his son », dans R. Lavenant (éd.), 7
Symposium  Syriacum 1988, Rome, Pontificium institutum orientalium studiorum, 1990, (Orientalia Christiana
Analecta, 236), p. 257-272 ; voir aussi A. Merz et T. Tieleman, « The Letter of Mara bar Serapion. Some Comments on
its Philosophical and Historical Context », dans A. Houtman, A. de Jong et M. Missct-van de Weg (¢éd.), Empsychoi
Logoi — Religious Innovations in Antiquity, Studies in Honour of Pieter Willem van der Horst, Leiden-Boston, E.J. Brill,
2008 (Ancient Judaism and Early Christianity, 73), p. 107-133.



SETTIMANA DI FORMAZIONE 2012 - Hugonnard-Roche, L’Etica dei Greci nel mondo siriaco

philosophie, dans lesquels on peut reconnaitre grossi¢rement des éléments relevant des trois parties de la
division traditionnelle de la philosophie en logique, physique et éthique. Selon ce schéma de lecture, les
parties logique et physique sont représentées par des textes appartenant pour l'essentiel a la tradition
aristotélicienne, tandis que la partie éthique est constituée de textes issus de la philosophie dite populaire.
Dans cet ensemble, les textes mis sous le nom de Platon, on I'a vu, sont des recueils de sentences, d’anecdotes
ou de définitions, insérés parmi les ouvrages de philosophie populaire. Et les autres recueils manuscrits décrits
plus haut confirment cette place, celle d’'un sage dont les paroles et sentences relevent de la préparation
éthique a la philosophie, qui invitent a la méditation sur soi-méme et sur I'dme, et a la conduite vertueuse —
thémes qui sont communs d’ailleurs a la vie philosophique et a la méditation religieuse, si I'on veut bien

prendre en compte que certains de ces recueils sont issus d’une tradition monastique.

En somme, deux ensembles de textes éthiques d’origine grecque se rencontrent dans les corpus que
nous avons examinés. Ce sont, d’'une part, des traités comme le I1pdg Anpévixov du Pseudo-Isocrate, ou les
traités de Plutarque, I1éc &v tig On gy deav apéhorto et [lept dopynotlag, et du Pseudo-Plutarque, Ilept
gonncews, ou encore le IMept ol i) adlug miotevewy Staforn de Lucien de Samosate, et les ouvrages de
Thémistius, [Tepl @atac™, et [Tepl dpetiic. Ce sont, d’autre part, des recueils de sentences, mis sous les noms
d’auteurs tels que Ménandre, Pythagore, Platon, Sextus, et bien d’autres, le plus souvent de maniére tout a fait

fantaisiste.

L’éthique préparatoire aux études selon les commentateurs grecs

Dans son article intitulé « Syriac Translations of Greek Popular Philosophy »*, Sebastian Brock
remarque que l'on ne sait rien des traducteurs de ces textes ni de I'époque ot les traductions ont été faites,
sinon que leur style paraphrastique suggere quelles remontent au V¢ si¢cle. Il remarque encore que ces
traductions de philosophie populaire font partie du processus par lequel la philosophie grecque a été
incorporée dans le monde de la chrétienté syriaque et qu’ils sont une partie de la praeparatio philosophica sur
laquelle s’est appuyé le mouvement de traduction des ceuvres scientifiques et philosophiques grecques en
arabe 4 'époque abbasside. Il remarque enfin que ces textes de philosophie populaire peuvent étre contenus
dans des collections monastiques, dans lesquelles les textes profanes sont juxtaposés a des textes de provenance

religieuse, comme on I'a vu auparavant.

33 Edition de la version syriaque dans Sachau, Inedita Syriaca, op. cit., p. 48-65. Edition du texte grec et trad. italienne
dans Discorsi di Temistio a cura di R. Maisano, Torino, 1995 (Classici Unione Tipografico-Editrice Torinese), p. 735-
775, qui présente ainsi le contenu de 'ouvrage (notice en bas de p. 735) : « Seguendo molto probabilmente la traccia di
un’opera dello stoico Crisippo oggi perduta, Temistio esorta alla riflessione sull’'amicizia, un tema addato a rendere
I'vomo migliore, impostato gia da Platone nel Liside e particolarmente importante per 'imperatore Costanzo II, che
siede fra gli ascoltatori in senato ¢ ha bisogno di una catena di collaboratori fidati per il governo del suo vasto impero.
Come si pud conquistare e conservare un vero amico ? Come ci si puo difendere dai pericoli che minano il rapporto di

amicizia ? La favola di Eracle al bivio insegna a riconoscere il pericolo piui grave : la calumnia ».

3 Cf. supran. 19.



SETTIMANA DI FORMAZIONE 2012 - Hugonnard-Roche, L’Etica dei Greci nel mondo siriaco

Mais pour mieux comprendre les raisons pour lesquelles ces textes ont été traduits en syriaque et les
raisons de leur place dans des manuscrits syriaques, il semble important de situer tout d’abord ces textes dans
leur milieu grec original. Pour ce faire, je reviendrai aux commentaires grecs d’Aristote, en commengant par
Simplicius, qui est comme souvent le plus explicite sur le point que je veux aborder.

Dans son commentaire sur les Catégories, Simplicius traite de la question préliminaire a I'étude des
ceuvres logiques du philosophe : par oit commencer la lecture de I'ceuvre d’Aristote ? Et il présente plusieurs

; ibl 35,
réponses possibles, en ces termes™ :

« Certains, il est vrai, prétendent qu’il faut commencer par les écrits instrumentaux (&6 T@&v dpyovinév), car ils
font naitre en nous la faculté de discerner le bien et le mal dans les actions, le vrai et le faux dans les connaissances, et c’est
pourquoi les ouvrages pratiques et ceux qui ont trait 4 la connaissance doivent étre précédés de ceux qui nous procurent
ce pouvoir de discernement [= entendons les traités de la logique]. [...] Certains prescrivent de commencer par les écrits
éthiques: les instruments <de la pensée>, disent-ils, appartiennent 4 I'ordre des choses indifférentes, et on peut les
utiliser bien ou mal ; c’est ce qu'on peut constater chez la plupart des rhéteurs et des sophistes. Selon ces interpreétes, ceux
qui vont utiliser les instruments de la pensée ont besoin préalablement d’'une vie disposée de maniére mesurée. [...] Il faut
donc que notre premier apprentissage commence par I'éthique, mais étant bien entendu que nous apprendrons cette
éthique non de manitre apodictique (dmodetxtiné) mais conformément & I'opinion droite (dp9od0Eactixdc), selon
les notions naturelles que nous possédons sur les étres. Si les Ethigues d’Aristote n’étaient que des catéchéses

e . , ) , . s
parénétiques sans démonstration, comme celles que 'on formulait en grand nombre chez les pythagoriciens (el pév t&
"HOwnd Aptototéhous natyyioels wévov 7Mooy TapatveTixal xal dvamddetxtol, otar moAhai mopd Tolg
[MuYayopelorg EAéyovto), il serait correct de commencer par celles-ci pour discipliner préalablement les mceurs par leur
moyen. Mais puisque Aristote a exposé les Ethigues avec les divisions et les démonstrations les plus scientifiques,

. A, ’ ’ . : A\
comment, si nous les abordons sans connaitre les méthodes de démonstration, pourrons-nous faire quelque progres ?

Ne faut-il donc pas dire qu’en tout cas on a besoin d’abord d’une instruction éthique préalable, mais qui sera
enseignée, non pas par les Ethigues d’Aristote, mais d’une part, grice 4 une accoutumance qui ne se fonde pas sur des
- , s Paid P , N Ry ,
écrits, et d’autre part, 4 'aide d’exhortations sans technicité (8¢’ &ypdpouv cuvediop.ol xatl TG dTéyvey TapaLvésewy)
destinées 4 redresser notre caractére grice A un enseignement oral ou écrit ? Cest alors seulement qu’il faudra aborder la

. . . . N " . -
méthode logique et démonstrative, et apres cela nous pourrons comprendre de manitre scientifique aussi bien les

raisonnements scientifiques qui se rapportent a 'éthique que ceux qui constituent la théorie des étres ».

Tous les commentateurs pensent que 'on ne peut étudier les écrits éthiques d’Aristote, remplis de
divisions et de démonstrations syllogistiques, sans avoir appris la logique. Toutefois, selon Ammonius,
Philopon, David (Elias) et Simplicius, on ne peut apprendre la logique sans avoir auparavant purifié ses

\ . b . . 7 . . Iyl 7 bl . . . 36
mceurs a I'aide d’une instruction éthique non scientifique appuyée sur l'opinion droite™.

3 Cf. Simplicius, I Cat., p. 5, 5-6, 5 Busse. Nous citons la traduction de Ph. Hoffmann, dans Simplicius, Commentaire
sur les Catégories, trad. commentée sous la direction de H. Hadot, fasc. 1, Leiden, E.J. Brill, 1990 (Philosophia Antiqua,
51),p. 11-12.

3¢ Voir, par exemple, Ammonius, Iz Cat., p- 5, 31-6, 8 Busse ; Philopon, Iz Cat., p. 5, 15-39 Busse.

10



SETTIMANA DI FORMAZIONE 2012 - Hugonnard-Roche, L’Etica dei Greci nel mondo siriaco

Simplicius parle de redresser le caractere grice a une accoutumance qui ne se fonde pas sur des écrits, et
3 l'aide d’exhortations sans technicité (8¢’ dypdpouv cuvediopod xal tév dtéyvev mapatvésewv). Et il
donne comme exemple « les catécheses parénétiques sans démonstration » des pythagoriciens, c’est-a-dire
leurs sentences et le Carmen aureum.

Quant a David (Elias), il parle d’une instruction éthique préparatoire consistant en recommandations
écrites ou non écrites. Le point intéressant est qu'il mentionne les parénéses d’Isocrate (Sta wapatvéoewy
5 ’, “ 3 , L) e ’, 37 . . . ;. . \ ’ .
&yypdpnv 1) dypdpwy, otal elowy al "looxpdrtous)”, visant ainsi de toute évidence les discours & Démonikos
et a Nikokles.

Il est intéressant, également, de rapprocher la mention d’Isocrate par David (Elias) d’un passage du
commentaire d’Ammonius sur I'fsagoge de Porphyre. Dans le prologue de son commentaire, Ammonius traite
de la division des parties de la philosophie en théorique et pratique, puis il traite des subdivisions de chaque
partie. I subdivise la philosophie pratique en éthique (qui concerne le gouvernement de soi-méme),
économique (qui concerne le gouvernement de sa maison, oixo¢) et politique (qui concerne le gouvernement
d’une cité, méhg), puis il ajoute une nouvelle division qui traverse la précédente : quiconque s’occupe de

. . . A 7 . . bl . ’ . . b . \
philosophie pratique peut étre législateur ou juge. A propos de I'action législative que 'on peut exercer vis-a-
vis de soi-méme au niveau éthique, donc, Ammonius cite deux extraits des Vers dor (non nommés
explicitement)®, et une phrase attribuée a Isocrate, en fait une phrase tirée du ITpog Anuévixov, 16 : « crains
les dieux, honore tes parents, respecte tes amis » (toug pev deols @ofol, Tobg 8¢ yoveic Tipa, Todg 8¢

’ b ’
@lhoug aloyvvov).

Ce que présente Ammonius ici, ce ne sont pas les éléments d’une éthique scientifique, mais les
717 7 \ ’ . \ > . . . -\ 7 7
éléments des prolégomenes éthiques a lapprentissage de la philosophie, dont la premiere étape sera I'étude de
la logique. Ceci est confirmé par le passage du commentaire de David (Elias) qui mentionne les parénéses
d’'Isocrate comme exemples de parénéses écrites, propres a fournir une instruction éthique préparatoire a
Iétude de la philosophie. Par rapprochement avec Ammonius, on peut penser que ces paréneses

comprenaient le [Toog Anu.ovixov.

Les sources textuelles grecques de I’éthique propédeutique
Les commentaires néoplatoniciens placent donc le I1pog Anuovixov du Pseudo-Isocrate, que nous
avons trouvé dans les corpus éthiques syriaques, parmi les ceuvres propres a fournir une instruction

préparatoire & 'étude de la philosophie. D’autres sources placent également les traités de Plutarque,

% David (Elias), In Cat., p. 118, 30-31 Busse. En écrivant « David (Elias) », nous faisons référence au commentaire que
les manuscrits attribuent 4 David, mais que I'éditeur Busse a attribué 4 Elias.

38 Sur les Vers d’or, considérés dans 'antiquité tardive comme une formulation des principes de la vie philosophique, voir
I'étude d’ensemble (avec édition et traduction) de J.C. Thom, The Pythagorean Golden Verses, Leiden, EJ. Brill, 1995
(Religions in the Gracco-Roman world, 123). Selon 'auteur, ce poéme d’inspiration pythagoricienne daterait du III¢ s.
avant notre ¢re. Il a joui d’une grande faveur dans la tradition néoplatonicienne, comme l'attestent les nombreuses
citations qui en sont faites, et les commentaires (4 partir de Jamblique). Une traduction syriaque (et une traduction arabe
incompléte) d’un commentaire d’un certain Proclus (dont I'identification avec le Proclus diadoque est incertaine) sont
signalées dans la bibliographie arabe d’Ibn al-Nadim, mais il nous semble trés probable que cette traduction syriaque ait
été faite A 'époque abbasside.

11



SETTIMANA DI FORMAZIONE 2012 - Hugonnard-Roche, L’Etica dei Greci nel mondo siriaco

rencontrés plus haut dans les mémes corpus, parmi les textes qui servaient a la formation éthique préliminaire
aux études supérieures”. L’ceuvre, ou au moins une partie d’entre elle, avait connu une rapide diffusion dans
I'empire gréco-romain, et elle était devenue une sorte de source encyclopédique, utilisée dans d’innombrables
florileges, aussi bien paiens que chrétiens.

Ainsi le sophiste paien, Eunapes de Sardes (IV* si¢cle), initié au néoplatonisme de la tradition de
Jamblique, évoque dans ses Vies des Sophistes le divin éleve d’ Ammonius et voit en lui la grice et la lyre de
toute la philosophie (1) ptrocoplag dmdorng appodity xat Apa, 2, I, 3). Mais plus encore que le style, cest
Pampleur du savoir qu’on est allé chercher chez lui. Aulu-Gelle, dés milieu du II* siecle, dans ses Nuits attiques,
cite en grec ou traduit des passages tirés des Propos de tables, des traités moraux Sur la curiosité ou Sur le
contréle de la colére, ou de I'écrit perdu Sur ['dme. Ces citations font apparaitre Plutarque comme un moraliste.

Un autre témoignage concerne plus directement mon propos. Photius, dans sa Bibliothéque, donne un
résumé des Livres VIII et IX des "Exdoyatl Stdpopot, réalisées au IV¢ siecle par un sophiste du nom de
Sopatros qui pourrait étre Sopatros d’Apamée, un disciple de Jamblique®, et il nous transmet ainsi un
témoignage de ce qui retenait ['attention a cette époque. Selon Photius (Bibl., cod. 161), le livre VIII de
Sopatros contenait des extrai ts des ceuvres suivantes de Plutarque: Comment la jeunesse doit entendre la poésie,
Sur la nature et les peines, Sur la fausse honte, Sur le bavardage, Sur la colére, Comment tirer profit de ses
ennemis, Sur la tranquillité de ['ime, etc. Ce sont donc des traités parénétiques qui fournissent la matiere des
extraits retenus par Sopatros, par quoi est encore souligné le caractére fortement moral de I'image de
Plutarque, en ce temps-la.

Selon Rosa Maria Piccione®, rien ne prouve que Sopatros ait composé lui-méme les extraits cités par
Photius, ni que pour la constitution de ces extraits des textes complets aient été utilisés et non pas d’autres
collections déja en circulation. Des 21 opuscules cités par Sopatros, 10 sont également cités par Stobée, et
quant aux opuscules que mentionne Photius il est évident qu’il s’agit pour la plupart de textes contenant des

préceptes moraux, qui se prétaient a la confection de collections d’extraits. De plus, Photius reconnait

3 Sur la postérité de Plutarque, en général, voir la notice de Frangoise Frazier, « Plutarque de Chéronée », dans DPhA
Vb, Paris, CNRS Editions, 2012, p. 1096-1185 (aux pp. 1169-1185).

% Apamée, demeurée attachée a hellénisme au IV© siécle, devait sa célébrité a la renommée de son école philosophique,
que dirigeait alors Jamblique de Chalcis. Le plus significatif de ses nombreux éléves était Sopatros, lui-méme d’Apamée,
qui sera son successeur 2 la téte de 'école. Le rayonnement que la présence des deux hommes avait conféré 4 la ville est
attesté par les allusions de Libanius & « Apamée chere 4 Jamblique et mére de Sopatros » : cf. Janine et Jean-Charles
Balty, « Julien et Apamée. Aspects de la restauration de I'hellénisme et de la politique antichrétienne de I'empereur »,
Dialogues d'histoire ancienne, 1 (1974), p. 267-279 (a la p. 267). Sur les différents philosophes portant le nom de
Sopatros, qui furent liés & I'enseignement de Jamblique de Chalcis, voir R. Goulet, « Mais qui ¢tait donc le gendre de la
sceur de Priscus ? Enquéte sur les philosophes d’Athénes au IV¢ si¢cle apres J.-Chr. », Studia graeco-arabica, The Journal
of the ERC Project Greek into Arabic, Philosophical Concepts and Linguistics Bridges, 2 (2012), p. 33-77 (en part. p. 66-
67), a l'adresse htep://www.greekintoarabic.eu/index.php?id=79. L’auteur des "Exhoyat Stdpopot a été identifié avec

Sopatros le pere, disciple de Jamblique, par R. Henry, au t. II de son edition de Photius, Bibliothéque, Paris, Les Belles
Lettres, 1960 (Collection byzantine), p. 123 n. 1, mais cette identification n’est pas certaine, cf. Goulet, art. cit., p. 73-75,
le nom de Sopatros étant fort répandu. Il reste que le témoignage de Photius montre tout I'intérét porté aux ouvrages de
Plutarque pour leur valeur morale.

# Cf. RM. Piccione, « Plutarco nell’Anthologion di Giovanni Stobeo », dans L. Gallo, L eredita culturale di Plutarco
dall'antichita al rinascimento, Napoli, M. D’Auria, 1998, p. 161-201 (2 la p. 182).

12



SETTIMANA DI FORMAZIONE 2012 - Hugonnard-Roche, L’Etica dei Greci nel mondo siriaco

clairement l'utilité de ce matériel pour I'enseignement moral. Selon R.M. Piccione, il est donc probable que
Sopatros ait travaillé lui aussi en profitant de recueils de sentences.

A cela, toutefois, l'on pourrait objecter que les traductions syriaques de traités complets de Plutarque et
d’Isocrate suggerent que ces traités étaient encore en circulation dans leur totalité, et qu’il n’est pas impossible
que tel ou tel auteur ait confectionné lui-méme des extraits. Du moins, ces textes suggerent que I'éducation
éthique ne reposait pas uniquement sur des collections d’extraits de traités, mais pouvait aussi reposer sur la
lecture d’un traité entier, comme tel ou tel des ouvrages de Plutarque.

Tout comme dans les traités de Plutarque, mentionnés auparavant, I'accent moral domine dans
I'ceuvre de Lucien de Samosate, qui décrit la condition humaine et étudie les illusions, les vanités, les passions
mauvaises, la recherche effrénée de la gloire, de l'or, des plaisirs*™. Et c’est bien le cas aussi dans le traité sur la
calomnie, présent dans les corpus syriaques décrits plus haut.

Ainsi que I'a remarqué S. Brock, les traités tels que ceux de Plutarque Sur [absence de colére et de
Thémistius Sur la vertu, sont parmi les textes grecs profanes les plus anciennement traduits en syriaque,
probablement au V¢ siecle®. Ces traductions sont assez libres et tendent a étre légérement adaptées au lecteur
chrétien. De méme encore, le traducteur du traité de Lucien omet quelques parties que les gens de son pays (et
de sa langue) ne pouvaient pas comprendre et il s’écarte librement du texte grec; par exemple, il abrége ou
omet ce qui touche a la tragédie classique, aux références homériques, mais il ajoute une glose sur la
condamnation de Socrate®,

Outre les traités mentionnés ci-dessus, ou des traités appartenant au méme genre d’éthique
propédeutique, les recueils de sentences étaient largement utilisés aux mémes fins d’éducation préliminaire a
'apprentissage de la philosophie. Dans son commentaire sur les Catégories, on I'a vu, Simplicius mentionnait a
ce propos des sentences pythagoriciennes. Et les manuscrits syriaques que j'ai présentés en commengant
contiennent de nombreux recueils de sentences ou dits, mis sous les noms de divers philosophes, Pythagore,
Théano, Platon, Ménandre, etc. On pourrait y ajouter les noms de Protagoras, Anaxagore, Pindare, Euripide,

Sophocle, censés étre les auteurs d’autres recueils de sentences que I'on trouve dans d’autres manuscrits®.

Usage propédeutique de la littérature profane

Dans le traité de Plutarque, Comment lire les poétes, la poésie est comprise comme une propédeutique a
la philosophie, bonne pour les jeunes esprits encore incapables d’aborder directement cette étude. La lecture
des poctes devient une préparation a la philosophie, non seulement parce qu’elle contient des lecons

identiques aux siennes, mais aussi parce qu’elle constitue une introduction au raisonnement philosophique en

2 Voir I'introduction générale de J. Bompaire, au premier volume de I'édition des Belles Lettres, 1993, p. xxxv.

# Cf. S. Brock, « Syriac Literature : A crossroads of cultures », Actes du IX® Symposium Syriacum, Parole de ['Orient,
31 (2006), p. 17-35 ; réimpr. dans F. Jullien (éd.), Eastern Christianity : A Crossroads of Cultures Leuven, Peeters, 2012
(Eastern Christian Studies, 16), p. 151-174.

#M.D. MacLeod et L.R. Wickham, « The Syriac Version of Lucian’s De calumnia », Classical Quarterly, n. s. 20
(1970), p. 297-299.

% Tous ces textes sont généralement inauthentiques, cf. par exemple N. Zeegers—Vander Vorst, « Une gnomologie
d’auteurs grecs en traduction syriaque », dans Symposium Syriacum 1976, Rome, Pontificium institutum orientalium
studiorum, 1978 (Orientalia christiana analecta, 205), p. 163-177.

13



SETTIMANA DI FORMAZIONE 2012 - Hugonnard-Roche, L’Etica dei Greci nel mondo siriaco

habituant les jeunes gens a s’élever du particulier au général. Plutarque invite certes les jeunes gens a préter

oreille & ce qui peut porter au courage, a la sagesse, et a la justice (30 D), mais plus généralement, la poésie

prépare ouverture de I'ame a la philosophie (36 D &t 8¢ mpoavolyetr xal mpoxtvet Ty Tol véou Yuyry
~ S ’ 4 . . b . .

T0lg év prhocogpla Abyols , « de plus on ouvre par avance aux textes philosophiques I'esprit du jeune garcon ;

par avance on le pousse vers eux »*) et elle constitue un préalable (Tpogpirocogytév) A l'étude de celle-ci.

La littérature et la philosophie paienne seront vues également comme propédeutiques chez les auteurs
chrétiens, tels que Clément d’Alexandrie, Origene, ou Jean Damascéne. L'exemple le plus remarquable,
probablement, de cette attitude est la fameuse lettre de Basile de Césarée, intitulée Lettre aux jeunes gens ou
comment tirer profit de la littérature paienne, dans laquelle il adapte la démarche du Comment lire les poétes de
Plutarque pour faire leur place aux lettres paiennes dans la culture chrétienne”. Chez Basile, la littérature

. . , . e , g e .
paienne est mise au rang d’exercice préliminaire (rpoyupvédleadar 2,7) et il s’attache en particulier A ce qui a

quelque utilité pour le soin de I'Ame (2,8 ; 4,1). Comme Plutarque avant lui, Basile partage avec le Platon de la

Républigue (11, 378¢) le souci de privilégier la formation morale.

Usage choisi : le theme de I'abeille

L’usage de la littérature ou de la philosophie profane doit toutefois étre un usage choisi, selon les
auteurs chrétiens. En cela, aussi, ils s’inscrivent dans une longue tradition illustrée par les auteurs profanes
eux-mémes.

Dans son traité Comment lire les poétes (Ilég 8t Tov véov motnpdtwy axovery), Plutarque, explique
que « la poésie, en faisant passer en elle les propos de la philosophie qu’elle méle a la fable, offre aux jeunes
garcons un enseignement facile a assimiler et agréable. Aussi ne faut-il pas fuir les po¢mes quand on se destine
A faire de la philosophie »*. Encore faut-il faire un choix. En effet, Plutarque écrit dans sa conclusion: « le
jeune garcon a besoin d’étre bien guidé dans ses lectures, si'on veut qu’au lieu de le détourner par avance de la
philosophie la poésie lui donne plutét un enseignement préparatoire propre a I'y conduire dans des
dispositions favorables, en ami et en familier (Tpomatdeudels edpevig [bienveillant] xai pirog xal olxetog
O1o motnTindic éml pLhocootay mpoméumTal) » .

Et Plutarque explique ce que peut étre le systeme d’étude littéraire par anthologie pour le jeune
garcon, en illustrant son explication par 'exemple de I'abeille: « L’abeille donc, comme le veut sa nature, va
chercher sur les fleurs les plus 4cres et les épines les plus rudes le miel le plus doux et le plus apprécié; de méme

les enfants, si 'on observe les régles convenables pour les nourrir de poemes, apprendront a tirer d’une

% Cf. édition et traduction frangaise par A. Philippon, dans Plutarque, (Euvres morales, 1, 1" partie, Paris, Les Belles
lettres, 1987 (CUF), p. 65-172 (2 la p. 144).

¥ Voir, par exemple, S. Said, « Permanence et transformation des “classiques”. Les conversions de la poésie de Plutarque
3 Basile le Grand », dans J.-M. Pailler et P. Payen (éd.), Que reste-t-il de I'éducation classique ? Relire « le Marou »
Histoire de ['éducation dans I'Antiquité ?, Toulouse, Presses Universitaires du Mirail, 2004 (Tempus), p. 227-239.

® Plutarque, Comment lire les poétes, 15 F, trad. Philoppon, op. cit., p. 93.
® Plutarque, Comment lire les poétes, 37 A, trad. Philoppon, op. cit., p. 145.

14



SETTIMANA DI FORMAZIONE 2012 - Hugonnard-Roche, L’Etica dei Greci nel mondo siriaco

mani¢re ou d’'une autre méme des détails suspects d’immoralité et d’inconvenance quelque sens profitable et
utile »>°.

Dans son Ilept tob dxovety, également, Plutarque compare I'étudiant sérieux et appliqué a une abeille,
de maniere plus explicite encore, en écrivant (41 E) qu'il faut « imiter non les femmes qui tressent des
couronnes, mais les abeilles. Les premicéres, en effet, se soucient de trouver les branches de feuillages fleuries et
odorantes pour les unir et les tresser, ouvrage agréable mais éphémere et stérile; les secondes, qui volent
souvent au-dessus de prairies a violettes, roses et jacinthes sans s’y arréter, descendent sur le thym le plus rude
et le plus Acre et s’y posent, soucieuses de préparer le miel blond »>'.

La méme comparaison se trouve dans un passage du ITpog Anuévixov du Pseudo-Isocrate, o le lecteur
est invité a imiter labeille en choisissant ses lectures dans les ceuvres des poctes et des autres sophistai.
L’ouvrage n’est d’ailleurs rien d’autre qu’un recueil de paréneses, pour reprendre le terme de Simplicius,
adressées a un certain Démonikos, sous formes de sentences et de proverbes. L’auteur veut indiquer a 'aide de
conseils comment doit vivre un particulier. Le plus important conseil est celui-ci : « développe surtout ton
intelligence : un esprit solide dans un corps humain, c’est la plus grande force dans la plus grande faiblesse
(wéhtota O¢ THv cautod @pévroly doxel, péylotov Yap év élaylote vole dyados év dvdpdmou
oopaTL)» %

Au terme de son traité, I'auteur conclut : « Tels sont les exemples dont tu dois t'inspirer pour t'élever a
la pureté morale, pour ne pas ten tenir seulement a nos paroles, mais pour apprendre les plus beaux vers de
nos poctes et connaitre les paroles de sagesse que d’autres bons esprits ont pu prononcer. Nous voyons
Iabeille se poser sur toutes les plantes et tirer de chacune le meilleur; de méme il faut que les jeunes hommes
avides de s’instruire ne négligent aucune source, et réunissent de toute part les matériaux utiles, car c’est
justement par de tels soins qu'on triomphe des imperfections de la nature humaine »*.

Ce theme de I'abeille judicieuse court dans la littérature antique gréco-latine. Pour ne prendre qu’un
exemple, citons un passage d’'une épitre de Sénéque, « Imitons, comme on dit, les abeilles qui volettent de-ci
de-13, pillotant les fleurs propres a faire le miel, puis disposent, arrangent en rayons tout leur butin et, comme
dit notre Virgile [Géorgiques, IV, 161], “amassent le miel le plus pur et emplissent jusqu’au bord les alvéoles de
ce nectar délicieux”. [...] ce que nous avons récolté de nos diverses lectures, classons-le: les choses

soigneusement classées se conservent mieux » 54,

>0 Plutarque, Comiment lire les poétes, 32 E, trad. Philoppon, op. cit., p. 134.

3! Cf. édition et traduction francaise par A. Philippon, dans Plutarque, (Euvres morales, 1, 2° partie, Paris, Les Belles
Lettres, 1989 (CUF), p. 7-62 (ala p. 46).

52 Cf. Isocrate, Discours, t. 1, éd. et trad. par G. Mathieu et E. Brémond, Paris, Les Belles Lettres, 1972 (CUF), p. 108-135
(alap. 132).

>3 Cf. Isocrate, op. cit., p. 134-135.

>4 Cf. Séneéque, Entretiens, Lettres 4 Lucilius, texte établi par Francois Préchac et traduit par Henri Noblot, traduction
revue par Paul Veyne, Paris, Robert Laffont, 1993 (Bouquins), Lettre 84, p. 855. Observons que le théme de 'éducation
par passages sélectionnés se rencontre déja chez Platon, dans un passage des Lois VII, 810e-811a, ot ' Athénien s’exprime
ainsi : « Je déclare donc qu'’il y a chez nous des poetes, faiseurs le plus souvent d’hexamétres, mais aussi de trimetres et de
tout de qu’on appelle métres, visant les uns au sérieux, les autres au comique, et de qui, nous affirment des milliers et des
milliers de voix, on doit nourrir et gaver jusqu’a satiété les jeunes, si on veut les bien élever ; ainsi on leur bourrera les
oreilles de lectures et la téte de legons, et leur fera apprendre par cceur les pottes tout entiers. D’autres choisissent, dans

15



SETTIMANA DI FORMAZIONE 2012 - Hugonnard-Roche, L’Etica dei Greci nel mondo siriaco

Conclusion

Au terme de mon exposé, je reviens sur le contenu du manuscrit de Londres Add. 14658, brievement
décrit plus haut, qui contient des traductions de Sergius de Res‘aina. Ce manuscrit comporte, comme on I'a
vu, trois groupes de textes : d’abord des textes touchant le domaine de la logique, puis des textes se rapportant
a la cosmologie, et enfin des textes que javais qualifi¢, avec d’autres exégetes modernes, de philosophie
populaire. Cette triple division rappelle, en quelque maniére, une ancienne classification de la philosophie,
d’origine stoicienne, mais plus largement reprise, en logique, physique et éthique. La logique y est constituée
de textes nouvellement traduits d’Aristote et de Porphyre, et du commentaire de Sergius sur les Cazégories
d’Aristote. La physique y est représentée par des textes d’Alexandre et d’un Pseudo-Aristote (ITept x6op0v),
concernant la constitution du monde. Quant a la partie éthique, elle ne contient pas de textes d’éthique
savante, ou démonstrative au sens ot Simplicius par exemple en parle, mais des textes que je ne qualifierai plus
de philosophie populaire, dans le contexte de ce manuscrit, mais d’éthique préparatoire a 'apprentissage de la
philosophie. Cette éthique préparatoire faisait usage des mémes textes, on I'a vu, dans la tradition grecque et
dans la tradition syriaque, et I'une et 'autre de ces deux traditions peuvent s’éclairer réciproquement.

Dans toute transmission culturelle, les récepteurs de la tradition doivent étre partie d’un
environnement approprié¢ a la transmission du matériel transmis. Les lettrés syriaques, particulierement ceux
des milieux monastiques, s’intéressaient aux textes éthiques introductifs aux études, mais non pas aux textes
savants, comme I’Ethique 4 Nicomague, dont les commentateurs grecs disaient qu’ils sont pleins de

démonstrations et de syllogismes.

tous les poctes, les passages marquants, assemblent ces longs morceaux en un méme recueil, et nous enjoignent de les faire
apprendre par ceeur et fixer en mémoire par ceux de nos jeunes gens que nous voudrons rendre bons et sages 4 force
d’expérience et d’érudition » (trad. A. Dies, dans Platon, CEuvres complétes, t. X11, Les Lois, livres VII-X, Paris, Les Belles
Lettres, 1956 (CUF), p. 44).

16



